
 

 

 

 

                   Copyright © 2023 Journal of Religions and Health. This is an open-access article distributed under the terms of the Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) which permits copy 
and redistribute the material just in noncommercial usages, provided the original work is properly cite 
 

 

 
 

   
 

Original Article 

 

 
 

 

 
 
 

                                                                                                                                                        

 
 
 
 

Analysis of the Place of Divine Caliphate in Human Spiritual Health 

with Emphasis on Imamiyyah Traditions in the Story of Adam 

(PBUH) in Surah Baqareh 

Ali Almasi
1*

, Sepideh Razi
2
,
 
Maryam Mohsenian

3
 

1. Ph.D. in Islamic Studies in English and a Member of the Academic Staff of Alborz University of Medical Sciences, 

Alborz, Iran 

2. Ph.D. from Esfahan University, Esfahan, Iran 

3. Student of level 4, Kowsar Kashan Seminary, Kashan, Iran 

 

Abstract 

Background and Objective: Spiritual health is one of the most important 

types of health, according to the World Health Organization. Islam not 

only considers it as one of the types of health but also the major pillar of 

health. Spiritual health has different degrees, and reaching its most perfect 

level is the goal of human creation. The present paper aims to show the 

special position of the divine caliphate of humans in achieving spiritual 

health, and by reaching the divine caliphate, a person attains the most 

fundamental pillar of spiritual health. 

Materials and Methods: This study is theoretical, and the research method 

is descriptive-analytical. The data collection method is library-based and 

is performed by referring to documents, books, and articles. 

Results: The results revealed that, according to the Imamiyya traditions in 

the story of Adam, peace be upon him, complete knowledge and 

manifestation of divine names and attributes is an indicator by which one 

can achieve spiritual health that even divine angels cannot achieve. This 

knowledge and its manifestation in man has led to reaching the position of 

divine caliphate; such a position causes the angels to prostrate to man, and 

reaching this position is the goal of man's journey towards God Almighty. 

Conclusion: From the point of view of the Qur'an in the story of Adam, 

peace be upon him, mankind reaches the highest level of spiritual health 

with spiritual conduct and attaining the position of divine caliphate in 

terms of authority and establishment in the position of full manifestation of 

divine names and attributes. 

 

Keywords: Divine caliphate, Imami traditions, Prophet adam, Peace be 

upon him, Quranic stories, Spiritual health, Surah baqareh 

  

Article history: 

Received: 22 September 2022 

Revised: 28 November 2022  

Accepted: 28 December 2022 

ePublished: 27 January 2023 

 

 

 

 

*Corresponding author: Ali Almasi, 

Alborz University of Medical Sciences, 

Alborz, Iran 

 
 

 

 

Email: kashani1496@gmail.com      
 

 

 

 

 

  

Please cite this article as follows: Almasi A, Razi S, Mohsenian M. Analysis of the Place of Divine Caliphate in Human 

Spiritual Health with Emphasis on Imamiyyah Traditions in the Story of Adam (PBUH) in Surah Baqareh. J Religions & 

Health. 2023; 3(1): ---- DOI: 10.32592/jorh.3.1.--- 

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

JORH 

Journal of Religions & Health 

 
J Religions & Health, 2023; 3(1): ---. Doi: 10.32592/jorh.3.1. --- 

 

https://aijrh.umsha.ac.ir/ 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

ijr
h.

um
sh

a.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                               1 / 8

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-5152-1928
https://aijrh.umsha.ac.ir/article-1-70-fa.html


      

 

 

 

 

  9                  1402 پاییز و زمستان، 1، شماره 3، دوره بین رشته ای دین و سلامت ابن سینامجله  مجله                                    

 مقاله پژوهشی 

 

                                                                                                                         

 

 

JOHE 

 بین رشته ای دین و سلامت ابن سینا مجله 

 ----صفحات: ،1402 پاییز و زمستان، 1شماره  ،3دوره 
https://aijrh.umsha.ac.ir/ 

 

 

 
 
 
  
 
 
 
 
 
 1 
 
 
 
 
 

                    

   
  
 

 

ال خلافت  جایگاه  برهتحلیل  تأکید  با  انسان  معنوی  سلامت  در  قصه روایات  ی  ذیل  ی  امامیه 

 ی بقره حضرت آدم )ع( در سوره 

 3، مریم محسنیان2رضیسپیده  ،      * 1علی الماسی

 ، البرز، ایران علمی دانشگاه علوم پزشکی البرز دکتری مطالعات اسلامی به زبان انگلیسی و عضو هیئت. 1

 ، اصفهان، ایران. دکتری حکمت متعالیه، دانشگاه اصفهان2

 ، کاشان، ایران، حوزه علمیه مکتب کوثر کاشان4لبه سطح ط. 3

 

 1401/ 07/ 07 تاریخ دریافت مقاله:

 1401/ 09/ 07: مقاله تاریخ ویرایش

 1401/ 10/ 07 تاریخ پذیرش مقاله:

 1401/ 07/11 تاریخ انتشار مقاله:

 

  ه کیدچ

ی سلامت از نظر سازمان جهانی  شدهرسمیت شناخته  سلامت معنوی یکی از اقسام مهم و به  سابقه و هدف: 

شمرد. سلامت  ترین رکن سلامت برمیاقسام سلامت، بلکه اصلیتنها آن را یکی از  بهداشت است. البته، اسلام نه

 ی آن هدف از خلقت انسان است.ترین درجهمعنوی دارای درجات گوناگون است و رسیدن به کامل

ها در رسیدن به سلامت معنوی است و انسان با رسیدن  ی خلافت الهی انسانهدف مقاله نشان دادن جایگاه ویژه

 یازد.ترین رکن سلامت معنوی دست میمصداقی از خلافت الهی، به اساسی

 ای  و با تحلیل محتوا است.نگارش مقاله کتابخانه  ها: مواد و روش 

، علم کامل و مظهریت تام برای  )ع(ی آدم  کنند که با توجه به روایات امامیه ذیل قصهنتایج تأکید می  ها: یافته 

توان دست یافت که حتی ملائک  ی آن، به سلامتی در معنویت میوسیلهای است که بهاسما و صفات الهی شاخصه

الهی یارای رسیدن بدان را ندارند. این علم و مظهریت در انسان موجب رسیدن به مقام خلافت الهی و چنین  

سمت خدای متعال  شود و رسیدن بدین مقام هدف سیر و سلوک بشر بهی ملائک بر انسان میمقامی باعث سجده

 است.  

، نوع بشر با سلوک معنوی و رسیدن به مقام خلافت الهی  )ع(ی حضرت آدم  از دیدگاه قرآن در قصه  گیری: نتیجه 

 رسد.  ی سلامت معنوی میاز لحاظ مصداقی و استقرار در مقام مظهریت تام اسما و صفات الهی به بالاترین درجه

 

 ی بقره ، سوره)ع(خلافت الهی، سلامت معنوی، روایات امامیه، قصص قرآنی، حضرت آدم   واژگان کلیدی: 

پزشکی   علوم  دانشگاه  برای  نشر  حقوق  تمامی 

 .است  محفوظ  همدان 

 

 

 

 

دانشگاه   ،علی الماسی:  * نویسنده مسئول 

 ، البرز، ایران علوم پزشکی البرز
 kashani1496@gmail.comایمیل:  

 

  .ی بقره ی حضرت آدم )ع( در سوره امامیه ذیل قصه  ی در سلامت معنوی انسان با تأکید بر روایات له تحلیل جایگاه خلافت ا .؛ محسنیان، مریم سپیده   ، رضی ؛  علی   ، الماسی   ستناد: ا 
 .- -- (:  1)3؛ 1402  پاییز و زمستان بین رشته ای دین و سلامت ابن سینا،  مجله  

مقدمه
حقیقت سلامت معنوی و ارکان آن از مباحثی است که امروزه،  

با  ی آن بحث می درباره  این است  بر  این مقاله، تلاش  کنند. در 

های دین اسلام، نشان دهیم طبق آیات  دو به آموزه نگاهی درجه 

ی الهی در توجه به این مقام و درک آن  قرآن کریم، جایگاه خلیفه 

ها دارد و با رسیدن  نقش مهمی در ایجاد سلامت معنوی در انسان 

اساسی   رکن  و  منبع  به  وی  الهی،  خلافت  به  مصداقی  و  عینی 

واقع، هدف از خلقت انسان و  سلامت معنوی دست می یابد. در 

اسفل از  وی  سلوک  و  چنین  حرکت  به  یافتن  دست  السافلین 

ترین نوع سلامت معنوی  سطحی از سلامت معنوی است که کامل

 تقویم است.  و رسیدن به احسن 

مقاله  کتب این  به  مراجعه  با  و  اسنادی  روش  با  تحلیلی  ی 

ی تحریر  افزارهای مرتبط به رشته های معتبر و نرم کتابخانه، سایت 

 در آمده است.  

سؤال اصلی مقاله این است که جایگاه خلافت الهی در رسیدن  

قصه از  برگرفته  معنوی  سلامت  آدم  به  حضرت  قرآن   )ع(ی  در 

پاسخ، سؤالاتی فرعی مطرح می  یافتن  برای  شود که در  چیست؟ 

ی بقره به این  ی مبارکه ها، از آیات مربوطه در سوره جواب به آن

ی رسیدن به مقام  حال که توان و قوه رعینرسیم که نوع بشر دمی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

ijr
h.

um
sh

a.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                               2 / 8

https://orcid.org/0000-0002-5152-1928
https://aijrh.umsha.ac.ir/article-1-70-fa.html


 هی در سلامت معنوی انسان تحلیل جایگاه خلافت ال                          

 

 
  

 

 

 

 

 

 

     1402 زمستانپاییز و ، 1، شماره 3، دوره بین رشته ای دین و سلامت ابن سینامجله                    14

ی اول و با صرف آمدن  خلافت الهی را دارد، به شکل خام و در وهله

نمی  بدان  دنیا،  این  از  به  سطح  این  و  مقام  بدان  رسیدن  و  رسد 

سلامت، مستلزم سیر و سلوک و تلاش است. انسان با چنین سیر و  

شود و این مظهریت  می کم مظهر اسما و صفات الهی  سلوکی، کم

می بهگام  تکمیل  شود.  گام  مبدل  کامل  و  تام  به مظهریت  تا  شود 

که   است  الهی  خلافت  مقام  همان  صفات  و  اسما  تام  مظهریت 

بالاترین درجه از سلامت معنوی را به همراه دارد. شایان ذکر است  

با توجه به اینکه روایات معتبر امامیه ذیل تفسیر آیات قرآن کریم 

بیفزاید، تأکید   های قرآنیای به فرمایشتواند نکات ناب و آموزنده می

تفصیل   است.  غنی  منابع شیعی  از  روایات  این  استخراج  بر  مقاله 

مطالب مذکور در مقاله آمده است. برای تبیین و تحلیل بهتر موضوع  

ی محوری پژوهش، یعنی »خلافت«، از نیاز است که در ابتدا، واژه

 شناسی بررسی شود.  نظر مفهوم 

 

 کار  روش
با محوریت زندگی    یه، مقام خلافت الآیات قرآن  به  ا مراجعهب

تحلیلی بررسی شد صورت توصیفیی بقره بهدر سوره)ع(  حضرت آدم

عات نیز  اطلا آوری  روش جمع به دست آمد.  مبتنی بر آن    یو نتیجه

 است. ت  الاای با مراجعه به اسناد، کتب و مقکتابخانه

 

 نتایج  
، نوع بشر با سلوک  )ع(ی حضرت آدم  از دیدگاه قرآن در قصه

معنوی و رسیدن به مقام خلافت الهی از لحاظ مصداقی و استقرار  

ی سلامت  صفات الهی به بالاترین درجه در مقام مظهریت تام اسما و  

تواند برای یکایک  مشی میرسد و این ایدئولوژی و خطمعنوی می 

بخش باشد و در نهایت، به سلامت معنوی کل جامعه  ها نتیجهانسان

 منجر شود. 

 

 بحث 

 شناسی و مبانی نظری مفهوم  .1

: خلف با فتح خ و لام، به معنای آنچه بعد از مفهوم لغوی ▪

جاى او کارگزار شد،  فلان فلانا: به  آید است. خَلَفَ دیگری میچیز  

  60ی  ی زخرف آیهچه با او یا بعد از او باشد. خداى تعالى در سوره

 [. 1یخَْلُفُونَ« ]  گوید: »وَ لَوْ نَشاءُ لَجعََلنْا منِْکمُْ مَلائکَِةً فیِ الأَْرْضِ می

-ی خلف گرفته میخلافت که از ریشه  مفهوم اصطلاحی: ▪

»الخلافة،ش است:  معنا شده    لأنَّ   خلافةً  سمُِّیت  إنَّما  و  ود، چنین 

]مقامَه   قائماً  الأوّلِ  بعَد  ءُیَجى   الثَّانى و  2«  نیابت  یعنى  خلِافَة،   .]

به یا  جانشینى  است  نبودن کسى  و  غیاب  در  یا  که  دیگرى  جاى 

علّت  شود یا به خاطر مرگ کسى است که دیگرى جانشین او مى به

خاطر بزرگى و شرافت است که دیگرى جانشین  ناتوانى کسى یا به

 [. 1شود ]او مى 

: عدد با جمع اول مذکر است و گفته خلَُفَاء و خَلَائِف   ج  -الخَلیِفة

شود: »ثَلَاثَةُ خلَُفَاء« و با جمع دوم جایز است که مذکر بیاید یا  مى

ثَلاث او  مانند »ثلاثة  قائم«، آنخَلائِف   مؤنث،  یا  مقام  که جانشین 

کسى شود. این واژه مذکر است، مانند »هذا خَلیِفةٌ آخر« و گاهى  

لفظ، گفته مى رعایت  و براى  یا رهبر  امام  اخرى«،  شود: »خلیفَةٌ 

 [. 3پیشوا ]

نظری: ▪ آیه  مبانی  شریفهدر  آمده  ی  راستا  این  در  قرآن  ی 

   است: 

الأَْرْضِ فیِ  إِنِّی جاعِلٌ  للِْمَلائِکَةِ  رَبُّکَ  قالَ  إِذْ  أَ    »وَ  قالُوا  خَلیِفَةً 

تَجعَْلُ فِیها مَنْ یُفْسِدُ فیِها وَ یَسْفِکُ الدِّماءَ وَ نَحْنُ نُسبَِّحُ بحَِمْدِکَ وَ  

 [.  4« ]نُقَدِّسُ لَکَ قالَ إِنِّی أَعْلمَُ ما لا تعَْلَمُونَ
خدا،   در جواب  وگرنه  نیست  نفر  از یک  آیه، صحبت  این  در 

گفتند: »مَنْ یُفْسِدُ فیِها وَ یَسْفِکُ الدِّماءَ فساد و سفک  ملائکه نمی

  المیزان پذیر است. در  دماء«. این گفته در صورت کثرت انسان تحقّق

آمده است خلافت بر آدم علیه السلّام منحصر نیست، بلکه اولادش  

آنکه اختصاصى در بین باشد و مراد از تعلیم اند، بىنیز در آن شریک

طوری که آثار آن  اسما ودیعه گذاشتن این علم در انسان است، به 

 [.5شود ]تدریجاً و دائماً از انسان ظاهر می

خلیفه  از  مراد  که  است  آن  ذرّیّه ظاهر  مجموع  و  آدم  ی  ی 

اوست. انسانْ ضعیف خلق شده؛ ولى داراى حسّ و شعور است و 

ی خود ها را زیر سلطه کند و آن با آن دو در کائنات تصرّف می 

این می  داراى  لذا  شگفت کشد؛  اختراعات  در  همه  و  شده  انگیز 

توان حساب کرد. پس انسان  آینده، به جایى خواهد رسید که نمی

از حیث استعداد و آرزو و علم و عمل نامحدود    با این قوّه و موهبت

است. خداوند این مواهب را به او داده تا او اسرار خلقت را آشکار  

کند. خدا او را با این مواهب خلیفه و جانشین خود در زمین قرار  

مت او  داده و او عجایب صنع خدا و اسرار خلقت خدا و بدایع حک

 [.6سازد ] را آشکار مى

و   اسمای حسنى  داراى  است که خداوند  آن  توضیح سخن 

ها، خلیفه و جانشین خدا در  صفات علیاست و بشر در تمامى آن 

-زمین است و در تمام شئون خویش کارهاى خدا را حکایت می 

کند و مظهر اسما و صفات حق است و در نهایت، کمال و اتمّ آن  

ها عطا شده است و  صفات در خداست و به انسان مقدارى از آن 

این خلافت شامل تمام انسان است، اعمّ از نیک و بد، مؤمن و  

ی ملائکه  [. از همین باب، علت سجده 7کافر، بدکار و نیکوکار ] 

شود که علت سجده نه خصوصیات آدم به ما  بر آدم مکشوف می 

هو آدم است، بل علت آن است که انسان مظهر صفات و اسمای 

روحانیّة   و  ذاته  صفاء  و  النفسانیّة  صفاته  و  »مقامه  است.  الهی 

رضه  نفسه، و بلحاظ أنّه خلیفة اللّه فی خلق الرحمن و مظهره فی أ 

 [. 8و حجّته و آیته الکبرى« ] 

این   است که  آمده  )ع(  امیرالمؤمنین  از حضرت  روایتی  در 

مقام خلافت الهی از ابتدای خلقت آدم در سرشت او نهادینه شده  

 [: 9بود ] 

»إِنَّ اللَّهَ أَرَادَ أَنْ یَخْلُقَ خلَْقاً بیَِدِهِ، وَ ذَلِکَ بعَْدَ مَا مَضىَ مِنْ الْجِنِّ  

وَ النَّسنَْاسِ فیِ الأَْرْضِ سبَعَْةُ آلَافِ سنََةٍ، وَ کَانَ مِنْ شأَْنِهِ خَلْقُ آدَمَ، 

وا إِلىَ أهَْلِ الأَْرْضِ  کَشطََ عَنْ أَطبَْاقِ السَّمَاواَتِ وَ قَالَ لِلمَْلَائِکَةِ: انْظرُُ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

ijr
h.

um
sh

a.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                               3 / 8

https://aijrh.umsha.ac.ir/article-1-70-fa.html


و همکار  علی الماسی    
 

      

 

 

 

 

  15                  1402 پاییز و زمستان، 1، شماره 3، دوره بین رشته ای دین و سلامت ابن سینامجله  مجله                                    

منِْ   فیِهَا  یعَْمَلُونَ  مَا  رَأَوْا  فلََمَّا  النَّسنْاَسِ،  وَ  الْجِنِّ  مِنْ  خلَْقیِ  مِنْ 

الْمعََاصیِ وَ سَفْکِ الدِّماَءِ وَ الْفَسَادِ فیِ الأَْرْضِ بغِیَْرِ الْحَقِّ عَظمَُ ذَلکَِ  

مْ یمَْلِکُوا غَضبَهَُمْ،  عَلیَْهمِْ وَ غَضبِوُا للَِّهِ وَ تَأَسَّفُوا عَلىَ أهَْلِ الأَْرْضِ وَ لَ

فَقَالُوا: رَبَّنَا إِنَّکَ أَنْتَ العَْزیِزُ الْحَکیِمُ الْقاَدِرُ الْجبََّارُ الْقَاهِرُ العْظَیِمُ الشَّأْنِ  

وَ هَذَا خَلْقُکَ الضَّعِیفُ الذَّلیِلُ یتََقلََّبُونَ فیِ قبَضَْتِکَ وَ یعَیِشُونَ بِرِزقِْکَ  

بعَِا یتََمتََّعُونَ  تأَْسَفْ  وَ  لاَ  وَ  الذُّنوُبِ  هَذِهِ  مثِْلَ  یَصنَْعُونَ  همُْ  وَ  فیَِتِکَ 

عَلیَْهمِْ وَ لَا تَغْضَبْ وَ لَا تنَتَْقمُِ لنَِفْسِکَ لِمَا تَسْمَعُ منِْهمُْ وَ تَرَى وَ قَدْ 

 قَالَ:  عَظمَُ ذَلِکَ عَلیَنَْا وَ أکَبَْرْناَهُ فیِکَ، فلََمَّا سَمِعَ ذَلِکَ مِنْ المَْلَائکَِةِ

 [.10خَلیِفَةً الْآیَةِ« ]  إِنِّی جاعِلٌ فیِ الأَْرْضِ 

الَّذیِنَ آمنَُوا منِکْمُْ وَ  فرماید: »وَعدََ  و در ادامه، خداوند می اللَّهُ 

الصَّالِحاتِ  الأَْرْضِ«  لیََستَْخلِْفنََّهمُْ  عمَِلُوا  این 4]  فیِ  تفسیر  در  [ که 

 [. 11آیه، امام صادق )ع( فرموده است که این خلفا ائمه هستند ]

 

 داستان خلقت  .2
ی بقره تنها  در سوره)ع(  کننده به خلقت حضرت آدم  آیات اشاره 

منحصر به یک آفرینش و کیفیت فیزیکی این پدیده نیست. بلکه به  

 بعُدی بالاتر از این داستان اشاره دارد: 

 أَ قَالوُاْ خَلیِفَةً الأَْرْضِ فىِ جَاعِلٌإِنىّ  للِْملََئکَةِ رَبُّکَ قَالَ إِذْ وَ
 بحِمْدِکَ نُسبَِّحُ نحْنُ وَ الدِّماَءَ یَسْفِکُ وَ فیِهَا یُفْسِدُ مَن فیِهَا تجعَْلُ

 کلَهَا الْأَسماَءَ ءَادَمَ عَلَّمَ وَ.  تعَلَْمُونَ لاَ مَا أَعْلمَُ إِنىّ  قاَلَ لَکَ نُقَدِّسُ وَ

 کُنتُمْ إنِ هؤَُلاَءِ بِأَسمْاَءِ أَنبوُنىِ فقََالَ الْمَلَئکَةِ عَلىَ عَرضََهُمْ ثُمَّ

قاَلُواْ  أنَتَ إِنَّكَ علََّمتَْنَا  مَا إِلَّا لَنَا علِْمَ  لَا  سُبحَْانَكَ صاَدِقِینَ. 

قَالَ العَْلِیمُ  أنَبَأَهُم فَلمََّا بِأسَمَائهِمْ أَنبِئْهمُ یاَدمَُ الحَکِیمُ. 

 وَ السَّمَاوَاتِ غَیْبَ أَعْلَمُ إِنى   لَّکمُْ أَقُل لَمْ أَ قَالَ بِأَسمَائهِمْ

 للِْملََئکَةِ قُلنَْا إِذْ  وَتَکْتُمُونَ.   کُنتُمْ  مَا وَ تبُْدُونَ  مَا أَعلَْمُ وَ  الْأَرضِْ

  الکَْافرِیِنَ:  مِنَ کاَنَ وَ استَْکبْرَ وَ أَبىَ إِبلِْیسَ  إِلَّا  فَسَجَدُواْ  لاِدَمَ  اسْجُدوُاْ 

[ هنگامى را که پروردگارت به فرشتگان فرمود: در حقیقت  کن  یاد  و]
]نماینده  جانشینى  زمین،  در  مىاى من  قرار   ][ [  فرشتگاندهم. 

ها  دهى که در آن فساد کند و خون گفتند: آیا در آن کسى را قرار مى 
پاک    و  گوییممى  تنزیه  تو  ستایش  به  ما  کهدرحالى بریزد؟   را  تو 

دانید،  من آنچه را ]شما[ نمى   ، [ گفت: در واقعپروردگارشماریم. ]مى
را بر   هاآن ،ها را به آدم آموخت؛ سپس نام  یهمه]خدا[  ودانم. مى

هاى ایشان را به فرشتگان عرضه نمود و گفت: اگر راست گویید، نام 
[ گفتند: منزهّى تو! ما هیچ دانشى جز  فرشتگانمن خبر دهید. ]

آموخته ما  به  نداریم، ]چرا[ آنچه  .  اى فرزانه]و[    دانا  تو  تنها  کهاى 
هنگامى که    وهایشان خبر ده.  آنان را به نام   آدم،  اى:  فرمود]خدا[  

ام  [ گفت: آیا به شما نگفتهخداهایشان خبر داد، ] به نام   [ آنان را]آدم 
[ آنچه را آشکار  نیزدانم؟! و ]ها و زمین را مىکه من نهان آسمان 

[  کن   یاد]  ودانم  داشتید، مى کنید و آنچه را همواره پنهان مى مى
کنید.   سجده  آدم  براى  فرمودیم:  فرشتگان  به  که  را    و هنگامى 

زد  همگى] باز  سر  که  ابلیس  جز  کردند،    ورزید،   تکبّر  و [ سجده 
 [. 4]  شد  کافران  از  کهحالى در

آیات، درمی این  به  نگاهی  این با  که داستان خلقت در  یابیم 

ی الهی شروع شده و بعد، به اعتراض ملائکه در این  سوره از خلیفه 

الهی ذکر شده و در انتها،    به اسمای  )ع( باب اشاره شده و علم آدم  

یادآوری شده است. در کتب تفسیر روایی،    ی ملائک بر آدمسجده 

شده روایاتی ذکر شده است که  ی این آیات و مسائل مطرح درباره 

های مختلف این داستان اشاره دارد.  توان گفت به جنبهنوعی میبه

 پردازیم.در ادامه، به روایات آمده در این باب می

 

 ی خداوند و اعتراض ملائکه خلیفه .3
ی بقره آغاز آفرینش انسان را  سوره   30ی  خداوند متعال در آیه

 جَاعِلٌ  إِنىّ لْملََئکَةِلِرَبُّک   قَالَ إِذْ وَ»  کند:با لفظ »خلیفه« شروع می

حیات    «:خَلیِفَة الأَْرْضِ  فىِ نخستین  برای  است  آغازی  لفظ  این 

 فیِهَا تجعَْلُ أَ قَالُواْ»  بشری. کلامی که سبب اعتراض ملائکه شد:

اما در اینکه مفهوم این آیه   .«  الدِّماَءَ... یَسْفِکُ  وَ فیِهَا یُفْسِدُ  مَن

آورده  چیست، می  الصادقین  توان به داستانی که در تفسیر منهج 

 شده اشاره کرد: 

 و  سلمان   از (  ص )  رسول   مسجد   در   الخطاب   بن  عمر  روزى 
 و  خلیفه   میان   چیست  فرق »   : پرسید   زبیر   و   الاحبار   کعب   و   طلحه 

 من»   : گفت   سلمان   « . ندانیم   ما »   : گفتند   زبیر   و   طلحه   پادشاه؟« 
 یشفق  و   بالسویة   یقسم   و   بالرعیة   یعدل   الذى   هو   الخلیفة   دانم، 

  کسى  خلیفه   : اللَّه  بکتاب   یقضى   و   اهله   على   الرجل   شفقة   علیهم 
  رعایا  بر   و   کند   قسمت   سویه به   و   کند   عدل   رعیت   میان   که   است 
 یعنى  کند؛   خدا   کتاب   به   حکم   و   خود   اهل   بر   که   باشد   مشفق   چنان 
  زیادهبى  رساند،   خلقان   به   هست،   که   وجهى   بر   را   او   نواهى   و   اوامر 

  من  . گفتى   نیکو »   : گفت   کعب   « . است   این   از   اعم   پادشاه   و   نقصان   و 
  و  . باشد   دانسته   خلیفه   معنى   من   از   غیر  دیگر   کسى   که  ندانستم 

  حکمت و  علم   از   را  سلمان  لکن  و :  علما  و   حکما  ءملى سلمان  لکن 
  پادشاه؟«  یا   امخلیفه  من   سلمان،   اى »  : گفت   عمر   «. اند ساخته  پر

  جایى  در   آن   از   کمتر   یا   درهم   یک   خود   عمر   ی همه  در   اگر »   : گفت 
  «.خلیفه   نه   پادشاهى   باشى،   کرده  صرف   باشد،   آن   غیرمصرف   که 

 خلافت را ی ز  ؛ نشست  گریه  به   و  شد  شرمسار  د، ی شن  را  این که  عمر 
 ذات به  عنه   منوب  که  شود  امورى   نایب  شخص   که  معناست   ن ی بد 

  باشد معنوى  قرب  ها آن  میان  د یبا  ن، ی بنابرا ؛ کند  اقدام   آن  به خود 
 [.12]  تباعد  و  تباین  نه 

بنابراین، باید گفت طبق آنچه گفته شد، خلافت منصبی عادی  

ی آیه شاهد  یابد. چنانچه در ادامهنیست و به هرکسی اختصاص نمی 

اعتراض ملائکه نیز در این باره هستیم. در روایتی از زراره در این 

 گونه بیان شده است که گفت:باره این 

  مِنْ   عنِْدَکَ  ءٍشیَْ   أیَُّ:  فَقَالَ  ع  جعَْفَرٍ  أَبیِ  عَلىَ  دخَلْتُ  زُرَارةَُ  قَالَ
 أَنْ  هَمَمْتُ  قَدْ  -کثَیِراً  شیَئْاً  منِْهَا  عنِْدِی  إِنَّ :  فَقُلْتُ  الشِّیعَةِ  أَحَادیِثِ

  عَلىَ   فَخَطَرَ  منِْهاَ  أَنْکرَتَْ  مَا  تنَْسىَ  وَارهِاَ  فَقَالَ  -أُحْرقَِهاَ  ثمَُّ  نَاراً  لَهاَ  أُوقِدَ
المَْلَائِکَةِ حَیْثُ قَالوُا »أَ تَجعَْلُ   1الآدمیون   بَالِ لیِ: ماَ کَانَ عِلمُْ  فَقَالَ 

  اللَّهِ  عبَْدِ  أَبُو  یَقُولُ کَانَ  وَفیِها مَنْ یُفْسِدُ فیِها وَ یَسْفِکُ الدِّماءَ«. قَالَ:  
  اللَّهِ  عبَْدِ  أَبوُ  قَالَ  ثمَُّ  الْقَدَریَِّةِ  عَلىَ  کَسرٌْ  هُوَ  الْحدَیِثِ  بهَِذاَ  حَدَّثَ  إِذَا  ع
 مِنَ  آدَمُ  هَبطََ  فلََمَّا  -المَْلَائکَِةِ  مِنَ  خَلیِلٌ  السَّمَاءِ  فیِ   لَهُ   کَانَ  آدَمَ  إِنَّ   ع

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

ijr
h.

um
sh

a.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                               4 / 8

https://aijrh.umsha.ac.ir/article-1-70-fa.html


 هی در سلامت معنوی انسان تحلیل جایگاه خلافت ال                          

 

 
  

 

 

 

 

 

 

     1402 زمستانپاییز و ، 1، شماره 3، دوره بین رشته ای دین و سلامت ابن سینامجله                   16

 یأَذَْنَ   أَنْ   سأََلَهُ  وَ  اللَّهِ  إِلىَ  شَکَا  وَ   المَْلَکُ  استَْوْحشََ  -الأَْرْضِ  إِلىَ  السَّماَءِ
 مِنَ  قَفْرَةٍ  فیِ  قَاعِداً  فَوَجَدَهُ  عَلیَْهِ،  فَهبَطََ   لَهُ   فأَذَِنَ   عَلیَْهِ   فیََهبْطَِ   -لَهُ

 -صیَحَْةً  صَاحَ  وَ  رَأسِْهِ  عَلىَ  یَدَهُ  وضََعَ  آدَمُ  رَآهُ  فلََمَّا  الأَْرْضِ،
:  المَْلَکُ  لَهُ  فَقَالَ  الخَْلْقِ،  عَامَّةَ  أَسْمَعَ  أَنَّهُ  یَرْوُونَ:  ع  اللَّهِ  عبَْدِ  أَبُو  قَالَ

  تُطِیقُ،   لَا  ماَ  نَفْسِکَ  عَلىَ  حَمَلْتَ  وَ  رَبَّکَ  عَصیَتَْ  قَدْ  إِلَّا  -أَرَاکَ  مَا  آدَمُ  یَا
  جاعِلٌ   إِنِّی  »قَالَ :  قَالَ  -لَا:  قَالَ  عَلیَهِْ  فَردََدْنَا  فِیکَ  لنَاَ  اللَّهُ  قَالَ  مَا  تَدْرِی  أَ

 یَسْفِکُ  وَ  فیِها  یُفْسِدُ  مَنْ  فیِها  تَجعَْلُ   »أَ  قُلنَْا  خَلیِفَةً«  الأَْرْضِ  فیِ
  السَّمَاءِ   فیِ  تَکُونَ  أَنْ  یَستَْقیِمُ  الأَْرضِْ  فیِ  تَکُونَ  أَنْ  خَلَقَکَ  فَهُوَ  الدِّماءَ«

  ابى   حضرت  بر  وارد  :ثَلَاثاً  آدَمُ  بِهاَ  عُزِّیَ  اللَّهِ  وَ:  ع  اللَّهِ  عبَدِْ  أَبُو  فَقَالَ
  چیزهایى  چه  شیعه  اخبار  از»:  فرمود  شدم،  )ع(  باقر  امام  جعفر

  هست   زیادى  مقدار  شیعه  احادیث  از  من  نزد»:  داشتم  عرضه  دارى؟«
:  فرمود  «.بسوزانم  آتش  در   را  همه  و  بیفروزم  آتشى  خواستممی  من  و
  فراموش   آید،نمى   درست  نظرت  به  را  آنچه  تا  کن  پنهان  را  هاآن»

  )ع(   باقر  امام  .افتادم  آدم  به  مربوط  احادیث  یاد  به  اینجا  در  «.کنى
  أتََجعَْلُ"  :گفتند  که  داشتند  آدم  خلقت  از  اطلاعى  چه  ملائکه»:  فرمود

:  فرمود  )ع(  صادق  امام  گاهآن  «."الدِّماءَ  یَسْفِکُ  وَ  فیِها  یُفْسِدُ  مَنْ  فیِها
 از  آنکه  از  بعد  داشت،  رفیقى  فرشتگان  یمیانه  از  آسمان  در  آدم»

  ناراحت   وى  فراق  از  اشآسمانی   رفیق  آن  کرد،  هبوط  زمین  به  آسمان
  و   کند هبوط زمین به تا خواست  اجازه  کرد، شکایت خدا  نزد و  شد

  هبوط   فرشته  داد،  اجازه  او  به  تعالى  خداى  بپرسد،  رفیقش  از  احوالى
  همین  نشسته، گیاه بدون و خشک  بیابانى در که دید را آدم و کرد
  گذاشت   سر  به  دست[  دلتنگى  شدت  از]  دید،  را  اشآسمانی  رفیق  که
  آدم ":  گویندمی»:  فرمودمى)ع(    صادق  امام .بزد  باراندوه   فریادى  و

  که   است  این  البته)   ،"رسانید  خلق  یهمه   گوش  به  را  خود  فریاد  این
  ها انسان   خلقْ  از  منظور  خلاصه،  و  کرد  پر  خود  فریاد  با  را  فضا  یهمه

  چون  فرشته  (،نبود  دیگر  انسانى  آدم  از  غیر  روز،  آن  چون  نیستند؛
  نافرمانى   را  پروردگارت  گویا  آدم،   اى":  گفت  بدید،  آدم  اندوه  این

  ".یندار   را  تحملش  تاب  که  اى کرده  ىیبلا  دچار  را  خود  و  کردى
  ما   و  الخ  ".خَلیِفَةً  الأَْرْضِ  فیِ  جاعلٌِ  إِنِّی":  فرمود  خدا  :گفت  رفیقش
  می   معلوم  و  "الدِّماء؟َ  یَسْفِکُ  وَ  فیِها  یُفْسِدُ  مَنْ  فیِها  تَجعَْلُ  أَ":  گفتیم

  آیا   حالبااین  باشى،  زمین  در  که   آفریده  این  براى  را  تو  خدا  که  شود
  بار  سه   )ع(  صادق  امام  گاهآن  باشى؟«  آسمان  در  هنوز  که  دارى  توقع

 [.13]  یافت«  تسلیت  مژده  این  با  آدم  سوگند  خدا  به»:  فرمود
اما در بحث اعتراض ملائکه، این مسئله در کتب حدیثی مطرح  

است که آیا آنان موجودات زمینی را دیده بودند که لب بر اعتراض  

گشودند یا نه؟ راویان و مفسرینی چون ابن عباس و ابن مسعود در 

  خبر   را  فرشتگان  آدم،  خلق  از  قبل  اند که حق تعالىاین باره گفته 

 در  او  اولاد  که  کرد  خواهم  خلق  خلیفه  زمین  در  من»  بود:  کرده

 ریزند.«  به ناحق  خون  و  کنند  فساد  زمین

آیا در زمین کسی را  »   آنان چون این حرف را شنیدند، گفتند: 

  امثال   هاى خون   شود،   معاصى   انواع   مرتکب   و   کند   آفرینی که فساد می 

  از  کلام  این  صدور  است؟«  ترین گناه بزرگ  که بریزد  به ناحق  را  خود 

ازاین   سبب تعجب به   ملائکه  از این امر بوده است.  رو که خداوند  آنا 

گزیند که قرار است در  سبحان شخصی را برای خلافت در زمین برمی 

زمین فساد کند و صدور این کلام از ملائکه نشانی از اعتراض نداشته  

 [. 12] آموزی از معلم خود است  و تنها مانند سؤال دانش 

  صادق  امام بینیم: ازاما در حدیثی دیگر نقض این سخن را می

  ندیده   قبلاً  را  زمینى  موجودات  ملائکه  اگر: »فرمود  که  شدهنقل    ع()

مَنْ یُفْسِدُ أَ تَجعَْلُ فیِها  "  گفتند:  کجا  از  کردند،  ریزىخون   که  بودند

 [. 13« ]"فیِها وَ یَسْفِکُ الدِّماء؟َ

احادیث  نکته  در  ملائکه  اعتراض  بحث  در  که  دیگری  ی 

آمده وجود دارد، این امر است که این اعتراض از جانب  دست به 

اند. در  ای صورت گرفته است که در زمین سکونت داشته ملائکه 

نقل شده است، چنین آمده است  )ع(  روایتی که از امام عسکری  

  که   رفتند  هایی با جن  جنگ  بودند، به  زمین  در   که  فرشتگانی که 

  فساد   به   دست   و   کردند می   زندگی   زمین   در   ابلیس   دهی فرمان   به 

 خداوند  جانب   از   فرشتگان   از   گروه   این .  بودند   زده   ریزی خون   و 

  زمین   بر   ها آن   از   پس   و   شدند  جن   تبهکار   گروه  کردن   نابود   مأمور 

  مخفی   آنان   میان   در   را   خود   نیز   ابلیس   که درحالی   شدند؛   حاکم 

  ی درباره   خود   ی اراده   از   را   آنان   خداوند   آنکه   از   پس .  بود   کرده 

  آنان   به   خداوند   چون   آمد؛   گران   آنان   بر   ساخت،   آگاه   خلیفه   جعل 

  و   دهم   قرار   ای خلیفه   زمین   در   شما   جای به   خواهم »می :  فرمود 

  آسمان   در   عبادت   که   دانستند می   آنان   ببرم.«   آسمان   به   را   شما 

 [. 11است ]  زمین  در   عبادت  از  تر سنگین 

در این باره آمده است    )ع( نیز از على بن الحسین  اما حدیثی  

فرمایند که وقتى ملائکه به خطاى خود پى  که ایشان در آن می 

اى از فرشتگان  و این خطا از عده   بردند، متوسل به عرش شدند 

  و آن عده، فرشتگان پیرامون عرش بودند   ی آنان بود، نه از همه 

ی  »و این عده تا روز قیامت همچنان پناهنده   : تا آنجا که فرمود 

 [. 13عرش هستند« ] 

که)ع(    صادق  جعفر  امام  از است  شده  روایت    از   ملائکه  نیز 

  و   باشد  ایشان  جنس  از  زمین  ی خلیفه  که  کردند  درخواست  خداوند

  تو   عصیان  و  نماییممى  تو  اطاعت  و  کنیممى  تو  تنزیه  ما»  گفتند:

 کنند.«از امر تو اطاعت نمی   کنی  خلق  که  را  ما  اگر غیر  و  ورزیمنمى

  شنیدند،   را  «تعَْلَمُونَ  لا  ما  أَعْلمَُ  إِنِّی»  سؤال   این  جواب  در  چون  و

  منفعل   خود  سؤال  از،  ندارند   امر را  این  یرتبه  ایشان  که  دانستند

عرش  پناه  شدند، شدند  استغفار  به  و   آوردند  الهى  به    و   مشغول 

وارد بهشت    و  نهاد  وجود  به صحراى  قدم  عدم  کتم  از  آدمکه  حالی در

 [. 12های آن متنعم گشت ]شد و از انواع نعمت

 

 ی آن بر ملائکهعلم الاسما و عرضه  .4
ی بقره به  که در سوره  )ع( بعد دیگری از داستان خلقت آدم  

آن اشاره شده و احادیثی نیز در این باب وجود دارند، تعلیم اسما 

 کلَهَا الْأَسمَاءَ ءَادَمَ  عَلَّمَ وَ » ی آن بر ملائکه است:  بر ایشان و عرضه 

 کُنتُمْ إِن هَؤُلَاءِ بِأَسْمَاءِ أَنبُونىِ  فَقَالَ  الْمَلَئکَةِ  عَلىَ عَرَضَهُمْ  ثُمَّ 

 [.4« ] صَادِقِینَ 

  از : »گفت که کرده روایت )ع( صادق امام  فضل بن ابن عباس از

  اسما   آن  که  پرسیدم،  وَ عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْماءَ کُلَّها...ی  آیه  از  جناب،  آن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

ijr
h.

um
sh

a.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                               5 / 8

https://aijrh.umsha.ac.ir/article-1-70-fa.html


و همکار  علی الماسی    
 

      

 

 

 

 

  17                  1402 پاییز و زمستان، 1، شماره 3، دوره بین رشته ای دین و سلامت ابن سینامجله  مجله                                    

  زمین   هاىکوه   و  درختان  و  گیاهان  و  دواها  اسامى":  فرمود  بوده؟  چه

 [. 13]  «"بود

  امام   نزد: »گفت  که  نیز روایت شده  عطار  سرحان  بن  داود  از

  سپس   خوردیم،  غذا  ما  و  آوردند  سفره  داد  دستور  بودم،  )ع(  صادق

:  داشتم  عرضه  آوردند.  را(  حوله   با  لگن)   دستسنان  و  تشت  داد  دستور

  چیست؟  وَ عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْماءَ...  ی آیه  در  اسما  از  منظور  شوم،  فدایت"

:  فرمود   حضرت  "است؟  اسما  آن  از  نیز  دستسنان  و  طشت  همین  آیا

  به   اشاره  خود  دست  با  و  آن است  از  هابیابان  و  هاتنگه  و  هادره"

 [. 13]  «"کرد  هابلندی   و  هاپستی

روایت شده که مراد از    جبیر   بن  سعید  و  مجاهد   و  عباس   ابن   از 

جمیع  حتى   اسماى   اسما    جمیع   و   القصیعة  و   القصعة   موجودات 

  غرس   و   معادن   استخراج   و   ادویه   و   اطعمه ،  ارضین   عمارت   صناعات، 

  دنیا   و   دین   منافع   و   به مصالح   متعلق   آنچه   ی همه   و   آن   منافع   و   اشجار 

  زیرا  است؛  اسما  معانى  مراد  نیز معتقد است که  قتاده  . باشد است، می 

  گیرد.نمى قرار    آدم   فضیلت  منشأ   و ای ندارد  فایده   معانى   بدون   اسما 

یی که  مقصود از اسما   که   اند گفته   جبائى  على   ابو   و   عیسى   بن   على 

  آنچه   و   آفریده   که   اشیایى   اسمای   جمیع خداوند به آدم تعلیم کرد،  

  با آن  وى   از  بعد   او   یذریه   که   گوناگونی   لغات   جمیع   بابود،    نیافریده 

  چون   و   این لغات را آموختند   او   از  او   اولاد   آن،   از   بعد   و   حرف زدند 

با زبانی که به آن عادت داشت صحبت کرد و   فرقه   هر   شدند،   متفرق 

  اسماى   مراد   کههمچنین، ربیع نیز نقل کرده    ؛ بقیه را فراموش کرد 

 [. 12خودش است ]   ی ذریه   و اسماى   ملائکه   جمیع 

سجاد   امام  را  اسما  دانسته  )ع( این  اشیا  تمام  و  اسمای  اند 

اند. در  همچنین، اسمای انبیا و اولیا و دشمنان سخت آنان دانسته 

به   آدم  »همانا  فرمود:  که  شده  روایت  ایشان  از  نیز  دیگر  حدیث 

نقطه  به بالاترین  را  ما  اشباح  و  افکند  نظر  عرش  انوارى  ی  صورت 

 درخشان مشاهده کرد.«

»اى آن فرمود:  متعال  خداى  برترین    این  آدم،   گاه،  اشباح 

هاى آنان را به او شناساند و فرمود: »من  مخلوقات من هستند« و نام 

ی آنان عقوبت  واسطه گیرم و به ها عطا کرده و بازمى ی آن واسطه به

دهم. پس اى آدم، به آنان متوسّل شو و وقتى  نموده یا پاداش مى 

و همانا من    ها را نزد من شفیع قرار بدهکه دچار مصیبتى شدى، آن

خاطر آنان  خورم که هیچ حاجتمندى را بهبه ذات خود سوگند مى

 [.14کنم« ]ناامید نمى

امام حسن عسکری این    )ع(  از  نیز حدیثی نقل شده است که 

اسما را اسمای انبیای الهی و اسمای حضرت محمد )ع( و علی و  

و اسمای مردانی از شیعیان و دشمنان  )ع(  فاطمه و حسن و حسین 

 [. 11داند ]سرسخت ایشان می 

:  فرمود   که  کرده  روایت  )ع(   صادق  امام  از  نیز  صدوق  خیش

.  آموخت   آدم  به  را  خود  حجج  اسمای   یهمه  تعالی  و  تبارک  »خداوند

  کرد   عرضه  ملائکه  بر  بودند،  ارواحی  کهدرحالی   را  حجج  آن  سپس،

  ثمّ  کلّها  حججه  أسماء   آدم  علمّ  و تعالی  تبارک  الله  إنّ":  فرمود  و

 [.11،    15« ]"أنبؤنی  فقال   الملائکة  علی  أرواح  وهم  عرضهم

درهرحال، باید گفت شکی نیست که این اسما چیزی بوده است  

یعنی صرف معنا    که سبب امتیاز آدم بر فرشتگان شمرده شده است؛

 اند، نیست. و مفهومی ساده که فرشتگان از آن اطلاع داشته 

 سجده بر آدم و سر باز زدن ابلیس از آن  .5
ی  در آیات سوره   )ع( ماجرای دیگری که در داستان حضرت آدم  

ی ملائکه بر آدم است.  ها بحث شده است، سجده ی آنبقره درباره 

آن  به  خداوند  جانب  از  که  از  دستوری  ابلیس  تنها  و  داده شد  ها 

لِآدَمَ   اسْجُدُوا  للِْمَلائِکَةِ  قُلنْا  إِذْ  »وَ  کرد:  سرپیچی  خداوند  فرمان 

 [.4« ]وَ استَْکبَْرَ وَ کانَ مِنَ الْکافِریِنَ   فَسَجَدُوا إِلَّا إِبلِْیسَ أَبى

امام صادق   آنکه خداى    )ع( از  از  روایت شده که فرمود: »بعد 

او سجده کنند،   براى  تا  امر فرمود  را  آفرید، ملائکه  را  آدم  تعالى 

گفتند:   خود  به  دل  در  نمى"ملائکه  گمان  خلقى  ما  خدا  کنیم 

ترین  و مقرب  تر از ما باشد، ما همسایگان اوبیافریند که نزدش گرامى

آیا به شما نگفتم که من آنچه  "خداى تعالى فرمود:    "خلق نزد اوییم.

مى کتمان  یا  اظهار  میرا  دربارهکردید  را  آنچه  یعنى  ی  دانم؟ 

و آنچه    کردند[، اظهار داشتیدزادگان ]که قبلاً در زمین فساد مىجن 

و به    "دانمی لیاقت خود براى خلافت[ پنهان کردید، می را ]درباره 

یز آنچه پنهان کرده  و ن  خاطر آنچه گفته بودندهمین دلیل، ملائکه به 

 [.13بودند، به عرش خدا پناهنده شدند« ]

صادق   امام  از  نیز  دیگر  روایتی  تعالى    )ع(در  خداى  که  آمده 

فراخواندبه آدم  به  سجود  به  را  فرشتگان  آدم،  تعظیم  از    دلیل  و 

چشمان ایشان، حقیقتى را نهان داشت و آن حقیقت این بود که  

خداى تعالى ارواح حجج الهى را در صلب آدم قرار داده بود. پس آن  

سجود براى خداى تعالى، عبودیّت و براى آدم، طاعت و براى آنچه  

قرار داشت، تعظیم آدم  به   در صلب  ابلیس  امّا  بود.  دلیل و تکریم 

حسد به آدم، از سجده به او خوددارى کرد؛ زیرا ارواح حجج الهى را  

خاطر این حسد و  و به  قرار داده بود، نه در صلب او  )ع(در صلب آدم  

به و  شد  کافر  نافرمانواسطه خوددارى،  پروردگارش  ی  فرمان  از  ى 

فاسق شد و از جوار رحمتش مطرود و ملعون شد و رجیم نامیده  

 [. 16شد ]

پرسیدم آیا   )ع(کند که از امام صادق جمیل بن دراج روایت مى 

آیا مسئولیتى آسمانى داشت؟ حضرت   از فرشتگان بود؟ و  ابلیس 

ی جن بود که با  یک از این دو نبود، بلکه او از طایفهفرمودند: »هیچ

بود گشته  همراه  آن  فرشتگان  مىو  جنس  ها  از  که  پنداشتند 

امتناع   آن  از  و  به سجود شد  امر  که  زمانى  فقط  است،  خودشان 

 [. 13ورزید، ماهیتش فاش شد« ]

که خداوند ابا    آمده است: هنگامی   )ع(در تفسیر امام عسگرى  

و یارانش را امتحان کرد و از شهادت و حمل    )ع(عبداللّه الحسین  

خطاب به    )ع(ها را باخبر ساخت، امام حسین  سرهاى مبارکشان آن 

به  پس  آزادید.  من  پیمان  قید  از  »شما  فرمود:  سوى  همراهانش 

خاندان خویش بازگردید.« به اهل بیت خویش نیز فرمود: »شما را  

شمار  خوانم؛ چراکه در برابر تعداد بی نیز به ترک یارى خویش مى 

ها حسین است. مرا  دشمن، تاب مقاومت نخواهید داشت. مقصود آن 

سان اسلاف  اش به ها واگذارید؛ زیرا خداوند طبق سنت جاریه به آن

 طاهرینم مرا نیز یارى خواهد کرد.«

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

ijr
h.

um
sh

a.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                               6 / 8

https://aijrh.umsha.ac.ir/article-1-70-fa.html


 هی در سلامت معنوی انسان تحلیل جایگاه خلافت ال                          

 

 
  

 

 

 

 

 

 

     1402 زمستانپاییز و ، 1، شماره 3، دوره بین رشته ای دین و سلامت ابن سینامجله                   18

غیر از اهل بیت و نزدیکانش، بقیه او را  بعد از این گفتار، به 

ها اظهار داشتند: »ما هرگز تو را تنها نخواهیم  ترک گفتند. آن 

ها فرمودند: »پس شما نیز  گاه حضرت خطاب به آن گذاشت.« آن 

مى  من  خداوند مانند  که  بدانید  و  سازید  آماده  را  خود  بایست 

تحمل   که  بخشید  خواهد  بندگانى  به  را  بزرگى  و  عزت  مراتب 

شدائد را داشته باشند و بدانید من آخرین کس از شما هستم که  

در این دنیا خواهم بود و خداوند به ما کراماتى عطا خواهد نمود  

بدانید   و  گردد  آسان  ایمان  بر  مشکلات  تحمل  و  تا  تلخى  که 

شیرینى این جهان رؤیایى بیش نیست و بیدارى واقعى در جهان  

فرمودند: »آیا شما را از    )ع( على    گاه حسین بن ست.« آن آخرت ا 

 ابتداى امر خلقت آگاه سازم؟« 

گونه  گاه حضرت این اصحاب فرمودند: »بلى. یابن رسول اللّه.« آن 

ادامه دادند: »خداوند متعال زمانی که آدم را بیافرید، اسما و حقایق هر  

ها را به فرشتگان نیز عرضه کرد و  چیزى را به او فراداد و سپس، آن 

ارواح محمد و على و فاطمه و حسن و حسین )ع( را در پشت آدم قرار  

ها و بهشت و کرسى  ها تمام آفاق و پرده که نور وجود آن   طوری داد، به 

گاه، به فرشتگان فرمان داد تا در برابر عظمت  و عرش را فراگرفت. آن 

گونه فضیلت بخشید؛ چراکه او  آدم به سجده افتند. خداوند آدم را این 

ها را پوشانیده بود. فرشتگان  حامل انوار مقدسى بود که سراسر آسمان 

ه سر تعظیم بر زمین ساییدند و ابلیس از تواضع و کرنش در برابر  هم 

 [. 17ما اهل بیت خوددارى ورزید« ] 

بن حسین   روایت على  آن   )ع(در  »آدم  است:  به  آمده  که  گاه 

صورت انوارى  هاى ما را بهی عرش نظر افکند، شبحبالاترین نقطه

این ارواح برترین  "درخشنده مشاهده نمود. پس خداوند به او فرمود:  

مى من  بهخلق  آنوسیله باشند،  خواهم  ی  هم  باز  و  کرده  عطا  ها 

و تو اى    ها مجازات نموده و پاداش خواهم دادی آنوسیلهستاند و به 

ها  ها توسل جوى و هنگامی که دچار مصیبتى گشتى، آنآدم، بدان 

را   حاجتمندى  ذاتم سوگند که هیچ  به  گردان.  من شفیع  نزد  را 

و بدین جهت بود که آدم بعد از    "ها ناامید نخواهم کرد.خاطر آنبه

[.  17شد« ]  اش پذیرفتههها خوانده و توبارتکاب گناه خدا را بدان 

دلیل تشابه، به احادیث مشابه در این باب زیاد است و در اینجا به

 این مختصر اکتفا شد. 

 نتایج  
ترین سلامت  در مجموع، با توجه به اینکه سلامت معنوی مهم 

بشری و اساس آن است، از منظر قرآن کریم لازم است برای رسیدن  

ی الهی  به این سلامت، با نگاه کلان، هدف را رسیدن به مقام خلیفه

رسد  دانست. از این منظر، در صورتی انسان به این مقام منیع می 

که مظهر اسما و صفات الهی قرار گیرد. البته، شرط این مظهریت  

قصه از  برگرفته  است.  بودن  آدم  کامل  حضرت  سوره   )ع(ی  ی  در 

از  مبارکه موجودات،  تمام  از  انسان  برتری  ملاک  بقره،  جمله  ی 

ی امامیه در تفسیر آیات  ملائکه، همین مقام والاست. روایات شریفه

 مذکور مؤید همین مطلب است.  

شایان ذکر است انسان در بدو تولد، دارای این مقام نیست و  

فقط بالقوه امکان رسیدن به آن را دارد؛ ولی با سیر و سلوک معنوی،  

منیع می  مقام  بدین  نیز  انسان  انسان  از خلقت  برسد. هدف  تواند 

از سلامت   بالاترین درجه  از سلامت است که  این نوع  رسیدن به 

 معنوی است.  

 

 قدردانی و تشکر

دانشگاه علوم پزشکی البرز که با حمایت مالی خود  تشکر از  

 در پیشرفت این پژوهش، نقش بسزایی ایفا کرد.

 

 منافع تضاد

 گونه تعارض منافعی وجود ندارد. در نگارش این مقاله هیچ

 

 ی اخلاق ملاحظات

در تمامی مراحل نگارش پژوهش، ضمن رعایت اصالت متون،  

 است.   داری نیز رعایت شدهصداقت و امانت

 

 سندگان ینو سهم

 

 حمایت مالی 

پژوهش حاضر از حمایت مالی دانشگاه علوم پزشکی البرز  

 مند شده است. بهره 
 

REFERENCES
1. Ragheb Esfahani H. Vocabulary words of the Qur'an. 4 

volumes. Translated by Gholamreza Khosravi. second 
edition. Tehran. Mortazavi. 1995. 

2. Ibn Faris A. Mujam al-Maqayis al-Laghi, Maktoal al-Alam 
al-Islami, Qom. 1983.  

3. Bustani F. Alphabetical culture. Translated by Reza 
Mahyar. second edition. Tehran. Islamic Publications. 
1996.  

4. The Holy Quran. 
5. Tabatabayi M. Al-Mizan in Tafsir al-Qur'an. Qom. The 

Islamic Publications Office of the Modaresin Society. 
1996.  

6. Khalifa al-Qalamouni al-Husaini M. Tafsir al-Qur'an al-
Hakim (Tafsir al-Manar). 12 volumes. Egypt. The 
Egyptian General Authority for Books. 1990. 

7. Qorshi Banai A. Quran dictionary. 7 volumes. Tehran. Dar 

al-Kutub al-Islamiya. 1991.  
8. Mustafa H. Investigating the words of the Holy Qur'an. 14 

volumes. Tehran. Ministry of Culture and Islamic 
Guidance. 1989.  

9. Tarehi F. Bahrain Assembly. Tehran. Mortazavi 
Publications.1996.  

10. Bostan J. Al-Tawthiq al-Jam al-Jal al-Tafsir of Ali ibn 
Ibrahim. Qom. Management Center of Qom Seminary. 
2018.  

11. Bahrani H. Al-Barhan in Tafsir al-Qur'an. 5 volumes. Qom. 
Ba'ath Institute; 1995.  

12. Kashani M. Tafsir al-Sadiqin's method in the obligation of 
the opponents. Third edition. Tehran. Mohammad Hassan 
Elami bookstore. 1957.  

13. Ayashi M. Interpretation of Ayashi. Corrected by Rasouli  
H. Lebanon. Al-Alami Press Foundation. 1991.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

ijr
h.

um
sh

a.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                               7 / 8

https://aijrh.umsha.ac.ir/article-1-70-fa.html


و همکار  علی الماسی    
 

      

 

 

 

 

  19                  1402 پاییز و زمستان، 1، شماره 3، دوره بین رشته ای دین و سلامت ابن سینامجله  مجله                                    

14. Faiz Kashani M. Tafsir Al-Safi Edited by Hossein Alami. 
second edition. Tehran. Al-Sadr School.1994. 

15. Balaghi Najafi M. Al-Rahman in Tafsir al-Qur'an. Qom. 
Baath Foundation. 1999.  

16. Sadouq M. Kamal al-Din and Tamma Al-Naimah. 

Translated by Pahlavan M. Sixth edition. Qom. Jamkaran 
Holy Mosque. 2009.  

17. Imam Askari H. Al-Tafsir attributed to Imam al-Hasan bin 
Ali al-Askari, peace be upon him. Qom. Al-Imam Al-Mahdi 
School. 1988.. 

 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

ijr
h.

um
sh

a.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               8 / 8

https://aijrh.umsha.ac.ir/article-1-70-fa.html
http://www.tcpdf.org

